

ОБЩЕСТВЕННО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ГАЗЕТА. РЕСПУБЛИКА АДЫГЕЯ.

№5 (55) Июнь 2011 г.

# HOЧНОЕ ПУТЕШЕСТВИЕ И ВОЗНЕСЕНИЕ 27 Раджаба ИСРА И МИРАДЖ 28 Июня 28 Июня



Чэщым Аль Мэсджыд альхьэрам мэщытым иқІыни, ПГэ тиІэятэ қъэгъэшъыпқъагъэхэм ащыщхэр ащ едгъэлъэгъунхэм пае зихьанэ=гъунэхэр шІу хъунхэу ПГэ зэтІолІэгъэ Альқъудс мэщытым нэсынымқІэ ежь иІумэт ІэпыІэгъу фэхъугъэм щытхъур ыдэжь.

Шъыпқъэ дэдэмқІэ Ащ зэқІэ зэхехы, елъэгъу!

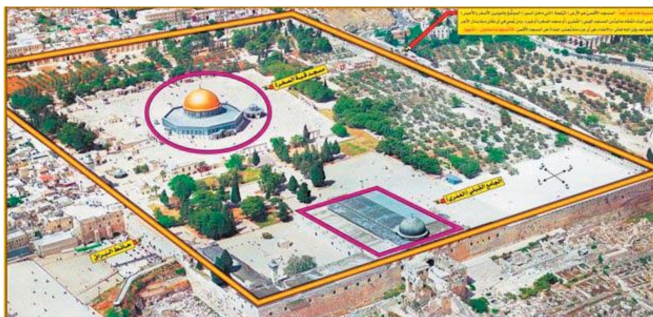
(АлІисраІ, 1)

Каждый год в месяце Раджабе мусульмане вспоминают чудесный случай, произошедший с Мухаммадом, да благословит его Аллах и приветствует. Это чудо в истории Ислама известно как Исра и Мирадж. Считается, что это событие произошло в ночь на 27 Раджаба. Но относительно точной даты мнения ученых расходятся. Для нас это и не так важно. Важно другое. В чем смысл Исра и Мирадж, какой урок мы должны извлечь из этого чуда?

«Исра» в переводе с арабского языка значит «ночное путешествие». «Мирадж» - «вознесение».

путешествие». «Мираож» - «вознесение».

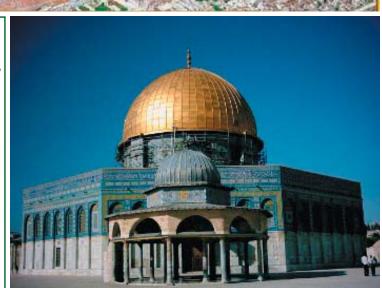
В один из ночей пророк Мухаммад, да благословит его Аллах и приветствует, был перенесен из Масджид аль-Харам (Запретная мечеть в Мекке), в Масджид аль-Ақса (Священная мечеть в Иерусалиме) и потом был вознесен на семь небес. После того, қақ там ему поқазали знамения, его возвратили обратно за тақое қоротқое время, что даже постель пророқа, да благословит его Аллах и приветствует, не успела остыть от тепла его тела. Путешествие посланника Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, из Мекки в Иерусалим называется Исра, а вознесение оттуда на небеса — Мирадж.



Алқэусэр
Бисми Лахьи рахьмани рахьим!
1. Тэ джэнэт псыхьо
қъыоттыгь!

2. Уи Піхьэ нэмаз фэшІ, қъурмэни шІы,

3. Узыуджэгъурэр лъэужынчъ!



Гъомлэпхъэ шхыным Іэдэб-хабзэу пылъхэр.

бзэу пылъхэр. детей? стр.2 стр.4

Зачем воспитывать

Омовение перед молитвой — ууду стр.5 Наука Таджвида

покаяние стр.6

30 советов приносящему

# Гъомлэпхъэ шхыным Іэдэб-хабзэу пылъхэр.

Алахьэу дунаер къэзгъэшІыгъэм щытхъур ыдэжь! Ислам диным зы щыІэныгъэ лъэныкъо закъуи къыгъэнагъэп къытфимыІотагъэу, тимыгъэшІагъэу. Диным Іофыбэ тигъэшІагъ ыкІи къыІогъэ Іофхэр зэкІэ Іоф цІыкІухэу щытхэп, цІыфым чэщ – зымафэр мыхьаулыеу зэригъэкІощтым фегъасэ.

Іэдэбныгъэ ціыфым хэлъэу зекіоным Ислъам диным чіыпіэ гъэнэфагъэ щеубыты. А Іэдэбхэм ащыщэу непэ тыкъызтегущыіэщтыр гъомлэпхъэ шхыны-зехьаным хабзэу пылъхэр ары. А Іэдэб-хабзэхэм афэгъэхьыгъэу аятэу, хьадисэу бэ щыіэхэр, ахэм Пегъэмбарым (сэлАллаху гьалей уасалам) къыіуагъ мэхьэнэ куу яптынэу.

Шхын Іофым укъытегущыІэн зыхъукІэ зыгорэм къыІонкІи мэхъу: «ЗэкІэри машхэба?» Тэрэз, зэкІэри машхэ, ау тишхакІэ быслымэн Диным къызэриІорэм фэдэу щыта? Тэ быслымэнхэмкІэ тишхакІэкІи, тифэпакІэкІи, тигущыІакІэкІи тизекІуакІэкІи быслымэн Диным къызэриІорэм елъытыгъэу тыпсэун фае, мыбыслымэн цІыфхэм япсэукІэ тэ типсэукІэ тытекІын фае. Сыбыслымэн пІоу, Диным къыІорэ Іэдэб-хабзэхэр умыгъэцакІэмэ, тэрэзэп. Пегъымбарым (сэлАллаху гьалейхи уасалам) хьадисхэу къыІуагъэхэмкІэ упсэун фае ыкІи ахэмэ Іоф цІыкІоу уяплъынэу щытэп.

А Іэдэб–хабзэхэу Ислъам диным къыдилъытэхэрэр сыд фэдэха?

Апэрэмкіэ, ціыфэу шхэнэу зызыгъэухьазырырэм ыІэхэр ытхьакІынхэ фае. Ар зэрэтэрэзымкІэ техърэхъышэнэу щытэп! Зыгорэ дгъэцэкІэн зыхъукІэ Диным пае мурадэу уиІэм елъытыгъэу шІуагъи къыхэохы ипсэпагъи къыонэсы. ГущыІэм пае: Быслымэным ыІэхэр етхьакІы джаурми ыІэхэр етхьакІы. Бысылмэным ыІэхэр зэритхьакІын фаер диным къеІо ыкІи ытхьакІымэ ежь шІошІхъуныгъэ и1 ипсауныгъэ федэ къызэрифихьрэр Диным къыщею: шюшіхъуныгъэ зимы і зимы і ціыфым ежь ипсауныгъэ закъу зэгупшысэрэр. ЦІыфым илъэс реным Іэбыцо пылъэу къекІокІырэп. ЗэкІэ ар ІэкІэ зынэсыхэрэмкІэ – ахъща, машинэ Іункіыбза, цуакъа, е ціыф горэм Іэкіэ сэлам рихыгъа ыкІи ащ нэмыкІ - къегоощт микробхэр къеугьоих. А микробхэр гъомлапхъэу ышхырэмкІэ цІыфым ипкъынэ-лынэ хахьэх ыкІи ипсауныгъэ зэщегъакъо. Мы къэтІуагъэхэм апае цІыфэу амдэз зыІыгъыми шхэн зыхъукіэ ыіэхэр ытхьакіын фае, сыда піомэ амдэзыр нэмазым пае.

Ятіонэрэмкіэ, ціыфыр Іанэм пэтіысхьэмэ, шхэныр римыгьажьэзэ ыкіи шхэнэр къызиухыкіэ Алахьым ыціэ къыриіон фае. Арапыбзэ зымышіэрэми гущыізу «Би-сми-Лахь» къымыіошъунэу, зэримыгъэшіэшъунэу щытэп. « Бисми Лахь»- піоу шхэныр зебгъажьэкіэ зэкіэ шіуагъэу щыіэр къыхэхьэ, бэрэчэти хэлъэу мэхъу.

Адрэ хьадисым мырэущтэу къеІо:

«ЦІыфыр иунэ къихьажьымэ ыкіи шхэ хъумэ Алахьым ыціэ къызыриюкіэ Шэйтаным игъусэмэ арею: « Мыр шъоркіэ чіыпіэ рэхьати ыкіи шхапіи хъущтэп!» Арау ціыфым Алахьым ыціэ къыримыюу унэм зихьажьыкіэ Шэйтаным ею: «Мырары ыдж чіыпэ гъэнэфагъэ шъуиіэ хъугъэ», етіани ціыфыр шхэным зыщыпэтіысхьэрэм Алахьым ыціэ къызыримыюкіэ пыим ею: «Джары джы чіыпіэ гъэнэфагъи пчыхьэшъхьэшхыни шъуиіэ хъугъэ». (Муслим)

Ящэнэрэмкіэ, быслымэн ціыфыр іэ жьабгъумкіэ шхэн фае. Ислъам Диным тыфегъасэ із жьабгъум тырышхэнэу, іоф дэгъухэм апае дгъэфедэнэу. Щыіэх хьадисхэр ахэмэ афэгъахьыгъэу. Гущыіэм пае Умар бин Абу Салаймэм ыіогъагъ: «Пегъымбарэу (гьалей салам) къысиюгъагъ: « А сикіал: «Бисмилахь!», - къаіуи, із жабгъумкіз къаштэ уапашъхьэ иты шхыныр!» (Аль-Бухари; Муслим)

Ау цІыфыр Іэ жьабгъумкіэ мышхэшъунэу сэбэб гъэнэфагъэ горэ иІэмэ (гущыІэм пае ыІэ мэузымэ) Іэ сэмэгумкіэ шхэмэ емыкіоп. Ащ фэдэ къабзэу емыкіоу алъытэ цІыфыр сэмэгущэу: «Сэ зэкіэ Іэ сэмэгумкіэ сэшіэ», - ыІоу сэбэб ышіы хъумэ. Уфаеу щытмэ зи зэмыгъэзэкіыжьышъун щыІэп! Сыдэу щытми ар Іэ жьабгъумкіэ шхэн фае!

Зэгорэм Салама бин Аль-Акуа', Алахьэм ынэшlу зыщифэным, къыlотэгъагъ: «ЦІыфы горэ Іэ сэмэгук!» Пегъымбарым (сэлАллаху гьалейхи уа салам) ыпашъхьэ шхэщтыгъ, ти ащ: «Іэ джабгъумк!» шхэ!», - риуlагъ Пегъымбарэм. А цІыфыр зыпаеми зэримыгъэухъузэ пэгагъэ—

къаигъагъэм къыхэкlэу: «Сышхэшъурэп»,
- ыlyu, дысэу джэуп къыритыжьыгъ. «Тэрэз,
джы ащ нахыбэрэ ушхэжьышъущтэп!», ыlyaгъ Пегъымбарым(сэлАллаху гьалейхи уа
салам) . Ащ щегъэжьагъэу а цlыфым ыlэ ыжэ
рихьылlэжьышъугъэп» (Муслим)

Ары зэманым ашІомоднэу, загъэнэшІошІэу, хэбзэ дахэкІэ алъытэу машхэх Іэ жьабгъумкІэ щэжъыер аІыгъэу, цацэр е джэмышхыр - Іэ сэмэгумкІэ . А шІыкІэмкІэ ушхэныр Ислъам диным къыдилъытэрэп, сыда пІомэ Іэ жьабгъумкІэ джэмышхыр е цацэр пІыгъын фае.

Япліэнэрэр, Іанэм упэсымэ пшхын фаер о уадэжькіэ нахь благъэу гъэзагъэу щытыр ары, ынэзыкіэ уеіэзэ (мыр зыфэгъэхьыгъэр гъомлапхъэу зэкіэмэ Іанэм Іусмэ апае къытырагъэуцорэ шхыныр ары, ІэшІу-ІушІухэр, пкіышъхьэ мышъхьэхэр ащ къыхиубытэхэрэп. Ахэмэ уалъыіэбагъэкіи емыкіоу щытэп).

Мыщ ыпэк1э кыхэдгъэщыгъагъ Умар бин Салаймэ, Алахьэм ынэшlу зыщифэным, кыlогъагъэр:

«Сиціыкіугъэм сэ Пегъымбарым (сэлАллаху гьалейхи уа салам) сирипіурыгъ. Іанэм тыпэсэу тышхэ зыхъукіэ тыдэкіи зыскъудыизэ гьомлапхъэмэ салыіабэ зэхъум Пегъымбарэм кысиюгъагъ: «А сикіал: «Бисмилахь!», - къаіуи, іэ джабгъумкіэ къаштэ уапашъхьэ иты шхыныр!» (Аль-Бухари; Муслим) (740)

Къаlуатэ икlи Алахьэм ынэшlу зыщифэн Ибн Абасэ Пегъымбар къыриlогъагъэу: «Алахьэм бэрчэт гьомлапхъэм ынэзэкlэ къыхелъхьэшъ, ыгузэгукlэ пышъумыублэу инэзыкlэ шъушхэнэу ежъугъажь» (Абу-Даут ыкlи ат-Тирмизи)

**Ятфэнэрэр**, Іанэм зытебгъэкІэнэу, пІэтэгъухэр теплъхьанэу щытэп, е пхъэнтІэкІум узэбгырытэкъугъэу утесынэу щытэп. Ащ елъытыгъэу Пегъымбарым ыІуагъ:

**«Сышхэ хъумэ сэ зыми зытезгъакІэрэп»**. (Аль-Бухъари)

Аль-Хъатаби ыІуагъ :

«Зытегъэкlэным» къикlырэр «щысэу, пlэкlорым хэсэу зезгъэкlырэр ары». Пегъымбар (сэлАллаху гьалейхи уа салам) къыlо шlоигъуагъэр – lанэр пlэкlорэп, е шъхьантэп зебгъэкlыгъэу уlусыныр. Ащ фэдэу тlысырэр бэ зышхы зышlоигъоу, бэрэ lанэм lусы зышlоигъор ары.

А гущыІэхэр зиер ал-Хъатабыр ары, ащ нэмыкІхэми къыхагъэщы «зытебгъэкІэщтым» къыикІырэр, бгъунджэу угъолъыныр ары, а ІыстыкІэр тэрэзмэ Алахьым тэщ нахь дэгъэу ышІэн.

Яхэнэрэр, гъомлапхъэу Іанэм къытырагъэуцуагъэм мыхъунхэр, мыскъар гущыІэхэр епіуаліэхэ хъущтэп. Ащыгъум бысымэу гъомлапхъэр зышІыгъэр оушъхьакіу. Пегъымбарым (сэлАллаху гьалейхи уа салам) шхын гъомлапхъэу рахьыліагъэм егъашіи мыхъун риіоліагъэп: ыгу рихьыгъэмэ ышхыгъ, ыгу римыхьыгъэмэ лъигъэкіотагъ.

Ащ фэгьахьыгьэу Абу Хурайрэ, Алахьэм ынэшlу зыщифэным, ыlогьагь:

«Пегъымбарым (сэлАллаху гьалейхи уа салам) егъашіи сыд фэдэ шхыни мыхъун puloліагъэп: ыгу рихьыгъэмэ ышхыгъ, ыгу римыхьыгъэмэ лъигъэкіотагъ». (Аль-Бухьари, Муслим)

Пегъымбарым (сэлАллаху гьалейхи уа салам) ыlогъагъэу Джабырэ, Алахьэм ынэшlу зыщифэным, къыlотэжьыгъэу къаlo: «Зэгорэм Пегъымбарым (сэлАллаху гьалейхи уа салам) lанэм пэсэу унэисымэ дэшхын горэ къыфахьынэу ялъэlугъагъ, ти: «Уксусым нахь зи щыlэп», - къыраlожьыгъ ахэмэ. «Щымыlэмэ – щыlэр къэшъухь», - ыlуи, щытхъузэ ышхэу ригъэжьагъ: «Сыдэу дэшхын дэгъуа мыр, сыдэу уксус lэшlуа мыр!» (Муслим)

**Яблэнэрэр,** шхыным уепщэныр, е жьы къыщыпщэныр тэрэзэп.

Ибн Аббасэу Алахьэм ынэшlу зыщифэным къаlотэжьыгъагъ: «Пегъымбарым (сэлАллаху гьалейхи уа салам) лагъэу упашъхьэ итым жьы къыщыпщэныр е уепщэныр ыдэщтэгъэп» (ат-

Ащ фэд псы чъыlэ уешъомэ хьэйуаным фэдэу зэпымыгъаоу уешъонэу щытэп. Ар гъогогъуищэу зэпыбгъэунэу хьадисым къelo.

**Яенэрэр,** Іэдэб шхэным бэу пшхыныр къыдилъытэрэп, сыда пІомэ бэ пшхымэ пщэры уешІы, уитепъэ зэщегъакъо, уипсауныгъи къегуао, ащ

елъытыгъэуи шъхьахынагъэм дихьыхы ціыфыр ешіы. Пегъымбарым (сэлАллаху гьалейхи уа салам) ащ фэгъахьыгъэу ыlогъагъ: «Ціыфым ыныбэ нахь lae хэтэп! Адамым ыкъом фикъущт гъомлапхъэ такъыр заулэ кіуачіэ къыритыным пае, арау нахыбэ ымышхымэ мыхъущтымэ гъомлапхъэу

ыныбэ рилъхьащтыр зэфэдищ Іахьэу ыугощын фай. Апэрэ Іахьыр – шхынэу, ятІонэрэ Іахьыр

- псэу, ящэнэрэр - жьым паеу». (ат-Тирмизи)
Макіэ пшхыщтым къикіырэп ащ зыбгъэмэлэкіэнэу къарыу уимыіэжьыфэ нэс. Пфэхъущтым фэдизэу,

**Ябгъонэрэр**, цІыфыр зышхахэкІэ ыІэхэр ытхьакІыжьын фае, ыжи псы дигъэчъыхьажьын фае.

къыомыхьылъэкІынэу ушхэн фае.

ЯпшІэнэрэр, узышхахэрэм ыужы шыкур пІон фае а гьомлапхьэр зэрэпшхышъугъэмкІэ. Шхэным иублапІэ «Бисмилахь» иухыжьыпІэм «Алхьамдуллилахь» пІон фае. Дыуахь лъапІэу «Алхьамдуллилахь» зыфиІорэм дэгъоу, шІоу, бэрэчэтэу щыІэр зэкІэ хэхьэ.

Мы къэтІуагъэхэр зэкІэ цІыфым ежь ышъхьэкІэ фэгъэхьыгъэу ыгъэцэкІэнхэ фае Іофхэр ары. Ау цІыфыр куп гъэнэфагъэ горэмэ ахахьэмэ, хьакІэ кІомэ мы къэтІогъэ Іэдэб-хабзэхэри ыкІи ащ анэмыкІхэри ыгъэцэкІънхэ фаех.

Унагъо горэм хъяр Іанэ е Іэнэ гухэкІ шхын къыщекІокІымэ ыкІи ащ теубытагъэу цІыфхэр рагъэблагъэхэмэ урамгъэблэгъагъэу уекІолІэнэу щытэп. Ау цІыфым ымышІэу ащ фэдэ зэхащэ унагъом иІэми еблэгъагъэ хъумэ бысымым илъэІукІэ Іанэм пэтІысхьэмэ емыкІоп.

КъурІаным къеІо:

«О шюшъхъуныгъэ шъыпкъэ зышыгъэхэр! Шъо lанэм шъурамыгъэблэгъагъэу, ар зыщыхьазырым къышъомыжэхэмэ, пегъэмбарым иунэхэм шъуарымыхь. Ау къызышъуаджэхэкlэ, шъуихь...» («Алхьазаб»33:53)

Мы Іаятыр зэхьылІагьэр Пегьымбарыр ары (сэлАллаху гьалейхи уа салам), ыдэжьы цІыфыбэ щызэрэугьоеу хабзагь, а пстэур пэрыохъу фэхъущтыгь, ау ежь иукІытэпхагьэ къыхэкІэу зи ариІошъущтыгьэп. Арары а Іаятыр зэкІэ цІыфымэ афэгьэхьыгьэу кызыкІехыгьэр.

Ислъам диным къыригъэкlурэп laнэ горэм урагъэблэгъагъэмэ гъусэхэр пшlэу уекlолlэныр. Ар тэрэзэп ыкlи дахэп. Ащ фэдэу рамыгъэблэгъэгъэ цlыфыр рагъэблэгъагъэм игъусэу къэкlуагъэмэ, бысымым laнэм къыригъэблагъэмэ, laнэм пэтlысхьанэу щыт, ау къыримгъэблагъэмэ ащ ышъхьэ щигъэзыежьын фае.

Къаlуатэ, ансар горэм (ансарк1э заджэхэрэр Мединэм дэсыгъэхэр ары) къыригъэблэгъагъ Пегъымбарыр (сэлАллаху гьалейхи уа салам) нэбгыриплі игъусэу ыхьакіэнхэу шхынхэр афигъэухьазыри, ау ахэмэ аужы ліы горэ ихьагъ рамыгъэблэгъагъэу. Пегъымбарыр пчъэм зынэсым бысымым риlуагъ: «Мыр къыдэтымыщэу таужы къихьагъ, уфаемэ егъэблагъ, уфэмыемэ емыгъэблагъ»,- бысымым джэуп къыритыжыгъ: «Ощ фэшіыкіэ къэзгъэблэгъэщт» (Аль-Бухьари; Муслим)

Іэдэб – хабзэм къыригъэкІурэп шхэны ужым къэбарым пыуублэжьэу Іанэм бэрэ уІусыжьыныр, ушхэгъахэмэ Іанэм упэкІыжьынышъ уадэжь укІожьын фае: «...шъузышхахэкІэ, ныбджэгъу гущыІэм шъухэмыхьажьэу шъузэхэкІыжь...» («Алахьзаб» 33:35)

Мыр зэкlэми афэгъэхьыгъэу щыт. Ежь бысымэу зиунэ уисым Іоф горэ иlэн ылъэкlыщт ыкlи ар къыуимыlошъоу Іоф хэодзэ, ау ежь ущысынэу къыолъэlумэ укъэуцуми емыкlоп.

Ислъам диным Іздэб-зекІуакІэ екІуи емыкІуи хэт. Ахэмэ мы къыкІэлъыкІохэрэр ахэхьэх. ГущыІэм пае: столам уІусэу лыр, хьалыгъур щэжъыекІэ убзы хъущт, арау емыкІоуи щытэп ІэкІэ тыкъырэу ахэр уугощыхэми. ПхъэнтІэкІу лъагэм утесэу ащ диштэжьэу Іэнэ лъагэм укІэрысэу ушхэмэ емыкІоп. Іанэм уІумысэу чІыгуми утесэу ушхэми хъущт. Шъхьадж ежь зэрэшІоІэшІэх, зэрэшІодэгъу.

Ащ фэдэуи хъущт ІэкІэ, цацэкІэ, джэмышхыкІэ ушхэ. ІэкІэ ушхэныр суннэт. Пегъымбарыр (сэлАллаху гьалейхи уа салам) ІэкІэ шхэщтыгъ. Зыгорэм ІэкІэ шхэрэм риІолІэн ылъэкІыщт: «Гъэсагъэп, шІыкІэ ышІэрэп».

Ау тяжъугъэупчІ «гъэсагъэу» зэплъыжьыхэрэм: ежьхэм аlэхэу, ыпэ рапшlэу дэгъэу атхьакІыхэрэмэ, ежьмэ анэмыкІ горэ арэшхэмэ? Арышхэрэп ныІа? Арау цацэу е джэмышхэу шъузэрэщышхэрэм ресторан, кафе е нэмыкі ціыф кіуапіэ горэм шъощ нэмык горэ рэшха? Рэшхэ адэ, етlани цlыф пчъагъэ нахь ар! Адэ ахэмкІэ шъуицахь телъа а цІыф пстэур мыгъоищаеу икІи, а Іэмэ-псымэхэмкІэ узы горэ къапышъумыхыныр? А цэцэ – джэмышхыхэу шъужэ ешъухьылІэхэрэр тэрэзэу атхьакІыгъэу шъуицахь телъа? ХэтыкІи цахьшІыгьоп. НахьыбэрэмкІэ лагъэмэ псы чъыІэ тІэкІу арагъэчъахьы игъэкъэбзэнымкІэ къин хъатэ зэрамгъэлъэгъужьэу. Арары піэкіэ ушхэныр зыкіэ нахьы къабзэр. Арау цацэкІэ е джемышхыкІэ ушхэным емыкІуи

№5 (55) Июнь 2011 г.

Джащ фэдэкъабзэу емыкlу хэлъэп ущытэу е укlозэ ушхэным нэмыкlырэ шlыкlэ имыlэмэ.

#### Емыкіу шіыкіэхэм ахахьэхэрэр:

1. Бэу пшхыныр.

хэлъэп.

- 2. Ощ нэмыкіхэм (унагъом исыхэм, уиіофшіапіэ чіэсыхэм, е нэмыкіхэм) апашъхьэ ямыіэ горэ къебгъэнэціыхэзэ пшхыныр.
- 3. Хьалыгъур зэрылъы лагъэм нэмык! шхыныхэр иплъхьаныр, ащык!э хьалыгъум псэк!од епхыныр.
- 4. Піэхъуамбэхэр е щэжъыер хьалыгъумкіэ плъэкіыжьыныр.
  - 5. Бэрэ Іанэм уІусыныр.

#### ПшІэ мыхъущтымэ ащыщыхэр:

1. Іанэм санэ тебгъэуцоныр. ЩыІэх цІыфхэр шъон зытемыт Іанэр ІанэкІэ амылъытэу. Арау гъомлапхъэм ипсэпагъэ къытІукІэнэу тыфаемэ шъоныр хэдгъэкІын фае.

Арау сыды Іана непэрэ мафэкіэ шъон зыхэмытыр? Хъяр пстэуми бэ хъохъу гущаіэу къыщаіорэри, дыуахьхэри Алахым фэгъахыгъэу кыщаіох бжъэр аіэтызэ. Арау дыуахьымрэ санэмрэ зэбгъукіоныхэу щытыхэп!

Шюшіхъуныгъэ зиіэ ціыфыр ешъо пакіопышъ ащ фэдэ Іанэм піэтіысхьэ хъущтэп. Арышъ ащ фэдэмэ уфэсакъын фае.

Къыхэкіы афэдэхэ Іанэмэ аlуплъагьоу диныр къэзылэжырэ ціыфхэр – емышъохэрэми аlусыхэу. Ащ фэдэ ціыфмэ зыкъаухыижьыным фэшікіэ аlo: «Мы lyc пстэур диным фэщагъэхэ тшіы тшіоигьошъ ары». Арау диным зыщыфэбгъэчэфынхэ чіыпіэп ар. Арышъ Алахьыми Пегъымбарыми аlyaгъэр тшіэ тшіоигьомэ Іанэу шъон зытетым тыlyтіысхьэ хъущтэп.

Ары Ислъам диным шхэн-Іэдэб хабзэхэу ехьылІагъэхэр.

Цэй Рэмэдан











Совершайте намаз и выплачивайте закят. Все то доброе, что вы предварите для себя, вы найдете у Аллаха. Воистину, Аллах видит то, что вы совершаете. (2:110)

\*\*\*\*\*

Верующими являются только те, сердца которых испытывают страх при упоминании Аллаха, вера которых усиливается, когда им читают Его аяты, которые уповают на своего Господа, которые совершают намаз и расходуют из того, чем Мы их наделили. (8:2-4)

\*\*\*\*\*

Верующие мужчины и женщины являются помощниками и друзьями друг другу. Они велят совершать одобряемое и запрещают предосудительное, совершают намаз, выплачивают закят, повинуются Аллаху и Его Посланнику. Аллах смилостивится над ними. Воистину, Аллах – Могущественный, Мудрый. (9:71)

\*\*\*\*\*

Совершайте намаз, выплачивайте закят и повинуйтесь Посланнику, – быть может, вы будете помилованы. (24:56)

\*\*\*\*\*

Верное руководство и благая весть для верующих, которые совершают намаз, выплачивают закят и убеждены в Последней жизни. (27:2-3)

\*\*\*\*\*

Которые отвечают своему Господу, совершают намаз, совещаются между собой о делах и расходуют из того, чем Мы их наделили (42:38)

\*\*\*\*\*

Воистину, человек создан нетерпеливым, беспокойным, когда его касается беда, и скупым, когда его касается добро. Это не относится к молящимся, которые регулярно совершают свой намаз, которые выделяют известную долю своего имущества (70:19-24)

\*\*\*\*\*

В Райских садах они будут расспрашивать друг друга. о грешниках. Что привело вас в Преисподнюю? Они скажут: «Мы не были в числе тех, которые совершали намаз. Мы не кормили бедняков. Мы погружались в словоблудие вместе с погружавшимися. Мы считали ложью Последний день, пока к нам не явилась убежденность (смерть)». (74:40-47)

Оберегайте намазы, и особенно, средний (послеполуденный) намаз. И стойте перед Аллахом смиренно. (2:238)

\*\*\*\*\*

Совершай намаз в начале и конце дня и в некоторые часы ночи. Воистину, добрые деяния удаляют злодеяния. Это – Напоминание для поминающих. (11:114)

\*\*\*\*\*

Совершай намаз с полудня до наступления ночного мрака и читай Коран на рассвете. Воистину, на рассвете Коран читают при свидетелях. (17:78)

\*\*\*\*\*

Читай то, что внушено тебе из Писания, и совершай намаз. Воистину, намаз оберегает от мерзости и предосудительного. Но поминание Аллаха - гораздо важнее, и Аллах знает о том, что вы творите. (29:45)

\*\*\*\*\*

О сын мой! Совершай намаз, повелевай совершать одобряемое, запрещай предосудительное и терпеливо сноси все, что постигает тебя. Воистину, в этих делах надлежит проявлять решимость. (31:17)

# Свет Истины №5 (55) ИЮНЬ 20 Расходуй, сдерживай свой гнев и прощай людям

Аллах в Коране сказал: «Который расходуют (свои) средства (во имя Аллаха), будь они в достатке или в бедности, которые сдерживают гнев и являют снисходительность к людям. Воистину, Аллах любит тех, кто вершит добрые деяния». (сура 3 «Аль-Имран», аят 134).

Я бы хотел сегодня рассказать из истории праведников, как те, кто выучили хотя бы 1 аят Корана, применяли этот один аят в своей практике, как пользовались этим аятом и как этот один аят действовал на них.

Так вот, по одной передаче, у имама Джафара Садык был раб, который ухаживал за ним. Однажды он принес имам Джафару тарелку с супом и нечаянно опрокинул ее на него.

Он сердито взглянул на него.

На что раб сказал: «О мой господин, в Коране восхваляются те люди, которые победили свой гнев», - и он прочитал аят об этом.

Джафар сказал: «Я уже не сержусь на тебя».

Тогда раб сказал: «В Коране в том же аяте, восхваляются те люди, которые прощают недостатки других».

Он прочитал аят, на что Джафар сказал: «Я уже простил тебя».

Раб сказал, что в том же аяте сказано, что Аллах любит тех, кто совершает хорошие и благочестивые

На, что Джафар Садык сказал: «Иди, ты свободен, я освободил тебя ради Аллаха».

Этот рассказ является примером для мусульманской уммы.

А теперь давайте посмотрим комментарии – тафсир ученых к этому аяту.

Этот аят можно образно разделить на 3 части.

Первая часть: «Которые расходуют (свои) средства (во имя Аллаха), и в радости и в горе...

В этой части можно привести комментарии трех толкователей Корана - Сайид Кутб, Йусуф Али и Маудуди).

Сайид Кутб комментируя этот аят пишет, что щедрость таких людей является постоянной. Ни счастье, ни несчастья не могут воспрепятствовать им в этом (т.е. в расходовании своих средств). Так, счастье не делает их надменными и не отвлекает их от расходования на пути Аллаха. А несчастье не делает их угрюмыми и не заставляет их забыть о расходовании своих средств во имя Аллаха. (Такие люди) Они всегда чувствуют, что должны расходовать при всех условиях, чтобы освободиться от чувства жадности и скупости. Их исключительным побуждением является богобоязненность

Йусуф Али сказал, что это еще одно определение благочестивых. Будучи свободными от жажды материальных благ, они великодушно жертвуют из того, что имеют, причем не только тогда, когда им хорошо и им это легко сделать, но и тогда, когда они испытывают трудности, ибо и другие в то же самое время могут испытывать такие же трудности. В несчастье они не испытывают волнения, не ощущают гнева, если другие поступают плохо или их собственные планы рушатся. Наоборот, они удваивают свои старания. Ведь щедрость и добрые деяния в несчастье гораздо нужнее.

Маудуди пишет, что ростовщичество ведет к развитию алчности, жадности, скупости и эгоизму в тех, кто берет, а также рождает ненависть, враждебность и зависть у тех, кто дает - подобное неудовлетворительное моральное состояние способствовало перелому в битве при Ухуде. По этой причине Аллах запретил и осудил взимание процентов, а в качестве противоядия определил щедрость. Очевидно, что Рай предназначен для тех, кто проявляет щедрость и великодушно приносит дары, а отнюдь не для жадных, занимающихся ростовщичеством.

Это что касается первой части аята.

А теперь рассмотрим вторую часть аята: ....(которые) сдерживают гнев и прощающих людям...

Йусуф Али в своем тафсире пишет, что благочестивые не упрекают других. Даже если упрек оправдан и необходимо изменение (коррекция), их собственная душа чиста от чувства обиды, поскольку они прощают ошибки других. Это касается других людей. Но мы и сами можем совершать ошибки и навлечь на себя несчастье. Благочестивый человек не обязательно совершенен. Его поведению в подобных обстоятельствах посвящается следующий аят.

Дарйабади сказал, что в аяте указаны те, которые прощают того, кого они имели бы право наказать. Необычно то, что излагаемое здесь учение было дано столь мстительному народу, каким были арабы.

Сиддики сказал: это - духовное вооружение мусульманина.

Сайид Кутб пишет, что усмирение гнева происходит под влиянием богобоязненности, поскольку гнев является человеческим свойством, сопровождающимся даже внешними признаками. Человек может им овладеть только с помощью духовной силы и лучей богобоязненности, пронизывающих его. Но усмирение гнева представляет собой лишь первый шаг, который сам по себе ни в коем случае не считается достаточным. Дело в том, что человек может подавить в себе гнев, однако внешний гнев превращается во внутреннюю ненависть, а это еще хуже, нежели чистый открытый гнев. Поэтому данный аят указывает богобоязненному человеку, как можно освободиться от гнева в своей душе посредством прощения. Гнев обременяет душу и томит сердце, а прощение представляет собой освобождение от этого гнета и спокойствие совести. Кто в хорошие и плохие времена дает часть своего имущества, тот благодеющ. А кто прощает в гневе и ненависти, также благодеющ. А Аллах любит благодеющих.

**В третьей части** этого аята Аллах говорит: ...Воистину, Аллах любит тех, кто вершит добрые

И завершается этот аят подчеркиванием качеств того, что любит Аллах. Если мы любим Аллаха, то мы должны знать то, чего любит Аллах в нас самих. А Аллах любит добродетелей. И если мы хотим оказаться в числе тех, кого любит Аллах, то совершайте добрые дела.

Адам Мельгош



# 3ayem bognintыbatb geten?

\*Потому что, воспитание детей является одной из причин вхождения в рай и спасения от огня, по воле Аллаха.

\*Потому что, воспитание детей важное поклонение и является наслаждением и прелестью мирской жизни.

\*Потому что, это значит придерживаться закона, установленного Аллахом, так как воспитание детей считается обязанностью каждого опекуна, и мы будем спрошены за это.

\*Потому что, умма нуждается в своей воспитанной

\*Потому что, мы нуждаемся в наших детях на этом

\*Потому что, праведные дети одна из причин, которые могут принести пользу родителям после их смерти.

\*Потому что, дети сегодня это значит мужчины завтра.

\*Потому что, дети рождаются мусульманами, а воспитание укрепляет их веру или развращает их от веры.

\* Потому что, дети нуждаются в правильном воспитании в начальной стадии своей жизни.

\*Потому что, завещание Аллаха людям, относиться к детям хорошо предшествовало Его завещанию, в котором он приказал детям хорошо относиться к родителям.

\*Потому что, это ответственность, за которую отцы будут спрошены перед Аллахом.

\*Потому что, причиной многих проблем с детьми в переходном возрасте является невнимательное воспитание в детстве.

\*Потому что, дети это украшение мирской жизни.

\*Потому что, воспитание детей - благодать для их родителей и общества.

\*Потому что, родители должны обеспечить хорошую жизнь своим детям, а правильное воспитание причина хорошей жизни, по воле Аллаха.

\*Потому что, мы должны преодолеть все преграды, встречающиеся нам на пути правильного, уравновешенного воспитания детей.

\*И много других замечательных причин, известные вам, которые указывают на важность и достоинство воспитания детей.



Али ибн Аш Шахуд rasoulallah.net

### COBECTЬ

Некоторые люди считают, что совесть – это чувство нравственной ответственности за свое поведение в человеческом обществе и в отношении к окружающей среде.

Другие считают, что - это продукт общественного сознания. И его сравнивают образно с медным изделием, которое долго шлифовали, оттачивали, прессовали, закаляли, отливали в печке, — точно так же они считают, что формировалось и оттачивалось это чувство в условиях общественного взаимодействия.

У других она вещь, трансформировавшаяся относительно уровня общественного благосостояния. О том, что дает пользу, они говорят: это хорошо, а то, от чего только вред, они называют плохим, хотя это только воздержание.

Это точка зрения так сказать материалистической философии, утверждающей, что совесть — это власть окрика и запрета, сформировавшейся в общественной жизни. Простейшее достижение в различных отношениях между людьми, между эпохами, веками, между народами. Это их логика. Но это не истина.

Говоря о мусульманах можно сказать, что мы говорим о совести - как о чем-то святом, как будто это что-то сверхъестественное и мы дорожим, ими, как своими сокровищами.

В действительности совесть — это луч, направленный Аллахом в природу человека.

Это также указания, доводы и компас, с которыми мы рождаемся и которые направляют нас к истине, и во всех периодах общественного развития сверкает, полируется зеркало этого компаса. Для этого у нас есть неопровержимые доказательства.

Взглянем на мир животных, где нет ни общества, ни общественного сознания.

Если последишь за кошкой после того, как она оправится, то она ходит вокруг того места, чтобы как-то спрятать свои нечистоты. В каком кошачьем обществе она получила этот поучительный пример? Как она отличает грязь от чистоты?

Или когда кошка стащит рыбку со стола, и ее поймают на месте преступления, шлепнут ее, она закрывает глаза, чувствуя свою вину.

Или когда, играя с детьми, кошка случайно разобьет вазу, то быстро прячется под стол, понимая что "наломала дров".

Это все данные, являющиеся доказательством, того, что есть чувство под названием совесть. В кошачьем мире нет общества, где воспитывалось бы это чувство. Нам вообще незнакомо понятие "кошачье общество".

Супружеская верность у голубей, благородство коня, его преданность и привязанность к хозяину до конца своей жизни, гордость льва, его манера не кидаться на жертву со спины, стыдливость верблюда и прерывание сношений с партнершей, почувствовав посторонний взглял

Вот сколько примеров из мира животных. Где они научились этим манерам, в каком обществе животных?

Вот случай, который произошел в Каирском цирке. Разъяренный лев бросился на своего дрессировщика Мухаммада Хулуви сзади, схватил его за плечо и нанес ему смертельную рану. Трагический конец — дрессировщик скончался от тяжелой раны. После этого лев перестал принимать пищу, заперся в клетке, не двигаясь и не проявляя никакого интереса ни к еде, ни к людям. Затем перевели его в зоопарк, подсадили к нему львицу для развлечения, лев побил гостью и с треском прогнал из клетки. Так продолжалось его затворничество, пока однажды он не схватил свою грешную лапу и не стал ее яростно грызть до тех пор, пока не испустил дух.

Животные страдают, мучаются, переживают, горюют, убивают себя во искупление своего греха. Так в каком же обществе хищников лев получил этот идеальный пример.

И есть ли в обществе хищников закон, призывающий к самоубийству за смертельную рану, нанесенную человеку?

Перед нами примеры такого благородства, вежливости и совести, которых порой не встретишь даже у человека. Мы здесь перед фактом полного провала материалистического определения и представления о сущности совести.

Нет определения тому, что мы видим, кроме того, что утверждает религия: совесть — это луч, помещенный Аллахом в природу всякого живого существа и, что все стадии развития общества удаляют ржавчину с этого божественного света.

А что касается случая со львом и дрессировщиком, то общение и дружба смягчили хищную душу льва и разбудили в нем раскаяние. Поэтому лев скорбит, в глубоком отчаянии; раскаиваясь в своем преступлении, как и человек, он с горя убивает себя.

Разрешенное явно и неразрешенное явно, как сказал наш Пророк, мир и благословение над ним: "Советуйся со своим сердцем, хоть и посоветуют тебе люди!".

Мы не нуждаемся в шариатском специальном образовании, чтобы отличить хорошее от плохого, ошибку от правды, дозволенное от недозволенного.

Несомненно то, что Аллах поместил в сердце каждого из нас весь шариат и точные весы.

Все, что требуется для очищения наших душ от материальной грязи, вреда страстей, мы видим, узнаем, и определяем даже без посоха общественных знании и это луч Аллаха, имя которому совесть!

Аллах говорит: "О те, которые уверовали! Если вы будете бояться Аллаха, Он даст вам различение". (8 сура «Аль-Анфаль» - Добыча, аят 29).

Аллах сказал в своем изречении, которое передал один ученый Мухаммад ибн Абду Джабир: "Как же ты отчаиваешься во мне, когда в твоем сердце сидит Мой посол и советчик".

Совесть — это твердая истина и нравственное целомудрие.

Убийство никогда не может быть добром, также и воровство, ложь, насилие, прелюбодеяние, ругательства, бесстыдство, грубость, жестокость, лицемерие, неверность — все это противоречит нравственности и это так останется всегда, пока Аллах не унаследует землю.

Также и любовь, милость, правда, милосердие, прощение, добро, щедрость — они никогда не станут безнравственностью, если только не разрушатся небеса и земли и если сумасшедший не захватит власть и не исчезнет разум на земле!

Мустафа Махмуд

### Омовение перед молитвой — ууду

Однажды Лейля пришла к своей маме с важным

- Ассаляму алейкум, мамочка! Объясни мне, пожалуйста, как люди узнали о том, каким образом им нужно совершать молитву?
- Уа-алейкуму-с- салям, милая! Присядь, я попробую тебе это объяснить. Им показал это пророк Мухаммад. По-арабски молитва называется салят. А на тюркских языках намаз.
- Я тоже хочу научиться молиться, торжественно объявила Лейля. Ты покажешь мне, как?
- Конечно, покажу, обрадовалась мама. А еще я расскажу тебе о том, почему мы молимся. Наш Пророк показал первым мусульманам, как надо молиться. И ты тоже, моя умница, очень скоро узнаешь, как это делается. Все мусульмане молятся одинаково: так, как указал нам Пророк. Поэтому они могут совершать молитву все вместе в одно и то же время, то есть в группе с другими мусульманами. Если бы мы молились на разных языках, каждый из молящихся делал бы это немного по-своему и не мог бы понять то, что он слышит во время салята. Поэтому мы произносим слова молитвы только по-арабски. Вот и получается, что все мы говорим одно и то же, а не каждый — свое. Если мы начнем молиться в группе, но один будет говорить слова молитвы по-арабски, другой по-татарски, а третий по-русски, то молиться вместе станет просто невозможно. Это одна из важных причин, почему мы произносим наши молитвы только на арабском языке. Но самая главная из этих причин заключается в том, что мы должны всегда поступать так, как учил нас пророк Мухаммад. И мы совершаем молитву точно таким же образом, как совершал ее он.
- Пророк Ислама научил нас перед молитвой совершать омовение. На арабском языке омовение звучит как "ууду". Он также говорил, что Аллах любит тех, кто содержит свое тело в чистоте. Вода очень



полезна для кожи. После её использования тело становится чистым и свежим. Наш Пророк делал омовение много раз в день. И если пророк Мухаммад терял ууду, то он стремился как можно быстрее сделать его снова. Чем больше раз мы сделаем омовение — тем больше получим вознаграждения от Аллаха.

— А теперь пойдем в ванную комнату. Я покажу тебе, как делать ууду, — позвала Лейлю мама. — Сначала мы произносим слова: "Бисми-Ль-ляһи-р-рахмани-р-рахим!" Это означает: "Во имя Аллаха Милостивого, Милосердного!" Затем три раза моем водой кисти рук. После этого полощем рот и нос. Тоже по три раза, моя умница.

Мама Лейли радостно улыбалась. Малышка Лейля очень старалась, в точности повторяя за своей мамой все движения.

— Так! — подбодрила мама Лейлю. — Теперь умываем лицо. Да, милая. Лицо мы моем трижды. После этого моем руки от кончиков пальцев до локтя — сначала правую, потом левую. По три раза, доченька. После того, как мы помыли руки, увлажняем волосы, проводя по ним мокрыми руками спереди назад. Голова и уши протираются

только один раз. Сначала снаружи саму ушную раковину, а затем ушной проход, который находится внутри. Ушки мы протираем тоже только один раз. Потом моем стопы ног до щиколоток — сначала правую, а затем — левую. Обе трижды. ... Да, Лейля! В омовении всегда действует правило правой руки. Сначала мы моем правую руку, затем — левую. И первой — правую ногу, а второй — левую. Вот теперь мы уже совершили ууду, и мы готовы к молитве!

— Это и в самом деле очень легко, — согласилась Лейля. — Сначала я говорю: "Бисми-Ль-ляһи-р-рахмани-р-рахим!" Затем мою кисти рук. После этого полощу рот и нос, потом

Лейля задумалась. Она никак не могла вспомнить, что же она должна вымыть следующим. Малышка выглядела очень расстроенной. Но ее мама улыбнулась и подбодрила ее:

- Не переживай! Ты же уже почти все запомнила. После лица идут руки. А какую из них надо мыть первой?
- Знаю, гордо ответила Лейля. Действует правило правой руки. Я вымою сначала правую, потом левую, начиная с кончиков пальцев и до локтя. Затем мокрыми руками я протру волосы, слегка проведя по ним. Ну а после этого уши. В последнюю очередь я вымою ноги: сначала правую, затем левую, после чего я уже чистенькая.
- А что надо говорить во время молитвы? тут же спросила Лейля. Я ведь еще не знаю...
- Об этом мы поговорим в другой раз, пообещала ей мама. А сейчас ты должна запомнить, что без омовения нельзя совершать молитву. Это очень важно! Я думаю, на сегодня достаточно. Мне показалось, ты устала, моя любознательная девочка. Давай отложим это до завтра. Будет лучше, если до этого ты повторишь те суры из Корана, которые ты уже выучила.
  - А сколько сур мне нужно повторить?
- Трех будет достаточно. Но одной из них обязательно должна быть "Аль-Фатиха". А вот когда наступит наше завтра, я расскажу тебе, как совершал молитву пророк Мухаммад. И даже покажу.

Ахмад фон Денффер "Ислам для детей"

# Наука Таджвида

#### Удлинение и его разделы. «Мадд»

( الْمَدُّ وَأَقْسَامُهُ )

В.: Что такое Мадд?

**О.:** С точки зрения языковой характеристики – это добавление, увеличение.

С точки зрения смысловой характеристики – это удлинение звука одной из трех букв Мадда.

1. Неогласованный "алиф" ( ¹ ) - ( الأَلفُ السَّاكنَةُ ) - ( أَلْفُ السَّلَاكِةَ ) - ( أَلْفُ السَّلْكِةَ ) - ( أَلْفُ السَّلْكِيْلُونُ ) - ( أَلْفُ السَّلْكِيْلُونُ ) - ( أَلْفُ السَّلْكِيْلُ ) - ( أَلْفُ السَّلْكِيْلُونُ ) - ( أَلْفُلْكُونُ ) - ( أَلْفُلُونُ أَلْفُ أَلْكِيْلُونُ أَلْفُلْكُ ) السَّلْكِيْلُونُ أَلْكُونُ السَّلْكِيْلُونُ أَلْكُونُ السَّلْكِيْلُونُ أَلْكُونُ السَّلْكُونُ أَلْكُونُ أَلْكُ

с предшествующей ей огласованной фатхой буквой.

Примеры: (أقَالَ)، (فَاتَ)، مَاتَ).

2. Неогласованный "вав" ( و ) - ( و أَنْوَاوُ السَّاكِنَةُ ) - ( و ) ,

с предшествующей ей огласованной даммой буквой.

Примеры: (يَفُوتُ)، (يَفُوتُ)، (يَمُوتُ).

3. Неогласованный "я" ( ي ) – ( الْيَاءُ السَّاكِنَةُ ) ,

с предшествующей ей огласованной кясрой буквой.

Пример: (يُسِيرٌ)، (فِي)، (الَّذِي).

В.: Сколько разделов у Мадда?

О.: Он разделяется на две части:

1. Коренной (основной) Мадд ( الْمَدُّ الأَصْلِيُّ ).

2. Второстепенный Мадд ( الْمَدُّ الْفَرْعِيُّ ).

#### Коренной (основной) «Мадд» или естественный «Мадд»

( الْمَدُّ الأَصْلِيُّ أَوْ الْمَدُّ الطَّبِيعيُّ )

В.: Что такое коренной Мадд ( الْمَدُّ الأَصْلَىُّ )?

**О.**: Он образуется, когда неогласованные букв ( $\mathcal{S}^{(i)}$ ) следуют за огласованными буквами, при этом удлинение происходит в корне слова и не связано с хамзой или сукуном.

В.: Что указывает на коренное удлинение?

**О.**: На него указывает отсутствие в предыдущем слоге хамзы и в последующем слоге отсутствие хамзы или сукуна.

Примеры: (قِيلُ)، (قِيلُ)، (قَالُ)،

В.: Почему данное удлинение называется коренным?

**О.**: Удлинение называется коренным, поскольку оно присутствует в корне второстепенного удлинения.

• Оно также называется естественным ( الْمَدُّ الطَّبِيعِيُّ ), поскольку не требует от читающего его увеличения или уменьшения посредством чего – либо, а является природным удлинением.

В.: Каков размер этого (удлинения) Мадда?

О.: Его размер два харакята, при этом размер одного харакята

- время, затраченное на сжимание или разжимание пальца.

Из книги Цей Рамадана "Правила чтения Корана Теджвид"

# Сура 17 АЛЬ-ИСРА' "НОЧНОЙ ПЕРЕНОС"

№5 (55) Июнь 2011 г.

Во имя Аллаха Милостивого, Милосердного!

Эта сура мекканского происхождения, за исключением двенадцати айатов - 26, 32, 33, 57; 73 - 80 , которые были ниспосланы в Медине. Всего в этой суре 111 айатов. Данная сура начинается с восхваления Аллаха Всевышнего, затем в ней рассказывается о ночном путешествии пророка Мухаммада - да благословит его Аллах и приветствует! - в Иерусалим (аль-Исра). В ней упоминается о пророческой миссии Мусы и отношении к этому сынов Исраила. Здесь также подчёркивается большое значение Корана в руководстве к прямому пути. В суре разъясняются знамения Аллаха в сотворении Вселенной и смене ночи и дня, говорится о воздаянии людям в Судный день за их деяния в земном мире. Аллах - слава Ему Всевышнему! - разъясняет причины бесчинства и разложения народов, поведение отдельных личностей в процессе их жизнедеятельности и влияние их деяний на будущую жизнь. Далее следуют айаты, говорящие о необходимости почтительного отношения к родителям: нужно всегда оказывать им уважение и заботиться о них. В данной суре указывается, как нужно обращаться со своим имуществом, и перечисляются десять заветов для создания лучшего общества. Аллах в этой суре отвечает на ложные измышления многобожников об ангелах и говорит о том, как в Коране разъясняются Его знамения. В Коране приводятся притчи, заповеди и наставления. Аллах Всевышний указывает на то, что Он заслуживает восхваления, потом речь идёт о неблагодарности многобожников, отрицающих подлинную веру. Аллах - хвала Ему! - даёт верующим заветы и указывает на Своё отношение к неверным в ближайшей и в будущей жизни. Затем Аллах - слава Ему! - разъясняет происхождение человеческого рода и сатанинского рода и угрожает многобожникам Своим наказанием в Своих знамениях. В этой суре Аллах - хвала Ему! - также разъясняет, что такое человеческое достоинство, напоминает людям о мучительном наказании в Судный день, говорит о стремлении многобожников отклонить пророка от выполнения его миссии - призывать людей к вере в Аллаха - и о том, как Он, Всевышний, - хвала Ему! - поддержал пророка и подкрепил его. Аллах Всевышний - хвала Ему! - даёт пророку ряд советов, учит, как к Нему обращаться в молитвах, и указывает на значение Корана и его преимущества по сравнению с другими Писаниями. В этой суре указывается на уникальность и неподражаемость Корана, которому нет равного, и на то, как бессильны джинны и люди создать подобное, хотя некоторые люди отрицают это. Далее Аллах говорит о Духе и его сути и о том, что может ниспослать другие знамения, а также о том, что в Священном Коране разъясняется истина и поведение подлинных верующих, которым всегда нужно благодарить Аллаха и произносить слова: "Слава Аллаху!", "Хвала Аллаху!", "Аллах Велик!"

17:1. Восславим Аллаха и превознесём Его величие, отвергая от Него всё, что не подобает Ему! Это - Он, кто содействовал рабу Своему Мухаммаду совершить путешествие из Неприкосновенной мечети (аль- Масджид аль-Харам) в Мекке в мечеть "отдалённейшую" (аль-Масджид аль-Акса) в Иерусалиме, где Мы даровали благословенный удел жителям её окрестностей, чтобы показать ему путём Наших знамений, что Бог один и Он Всемогущ. Поистине, Аллах Единый - Всеслышащий и Всевидящий!

17:2. Жившие после Мусы в Иерусалиме сыны Исраила бесчинствовали, нарушая законы религии, и были изгнаны оттуда, хотя Мы ниспослали Мусе Тору в качестве наставления их на прямой путь. И Мы сказали им: "Не берите себе покровителя, кроме Аллаха.

17:3. О вы, сыны Исраила, вы - потомки тех праведных людей, которые были вместе с Нухом в ковчеге, после того как они уверовали, и Мы спасли их от потопа. Пусть Нух будет для вас примером, как он был примером для ваших предков. Поистине, он был рабом благодарным Аллаху за Его благоволение!"

17:4. Мы предсказали сынам Исраила в Писании, что они дважды произведут бесчинства в Иерусалиме, каждый раз творя несправедливость, беззакония и притеснения, забыв о предписаниях Торы, убивая пророков и развратничая. Распространится ваша власть, и вы будете чрезмерно высокомерными и несправедливыми.

17:5. Когда пришло к вам время наказания в первый раз за сотворённые вами бесчинства и несправедливость, Мы ниспослали на вас Своих рабов, сильных, обладающих большой мощью, которые прошлись по всем местам и проникли в каждое жилище, чтобы убить вас. Так было выполнено Наше обещание наказать

17:6. Когда вы перестали бесчинствовать и творить несправедливость, образумившись, и стали проявлять смирение перед Богом, Мы помогли вам победить тех, которых Мы послали против вас, даровали вам богатство и сынов и сделали вас народом более многочисленным.

17:7. Мы сказали вам: "Если вы будете вершить добродеяния и поклоняться Аллаху, то вы принесёте пользу себе в ближней жизни и в жизни дальней, а если вы будете совершать злодеяния, то этим только навредите самим себе. Когда настанет для вас срок наказания во второй раз за бесчинства и несправедливость, Мы направим ваших врагов против вас, чтобы они причинили вам такой вред, который оставит следы унижения, бедствия и горя на ваших лицах. И последствием будет то, что они войдут в Иерусалимскую мечеть и разрушат её точно так же, как они вошли в неё в первый раз и разрушили. И уничтожат они всё, над чем возьмёт верх их сила.

17:8. Может быть, ваш Господь простит вас после этого ещё раз, если вы раскаетесь. Но если и после этого вы будете продолжать бесчинства, то Мы опять накажем вас и сделаем ад темницей и пристанищем для неверных.

## 30 советов приносящему покаяние

С именем Аллаха Милостивого Милосердного

- 1. Дуа (мольба) это самое великое лекарство и самое действенное лечение для любой болезни. О, приносящий покаяние, если ты хочешь, чтобы Аллах принял твоё покаяние, то решительно откажись от совершения грехов, подними свои руки к Тому, Кто слышит молитву, отводит беду и принимает покаяние.
- 2. Борись против греха. Борись со своими страстями, будь стоек и держись прямого пути. Всевышний сказал:
- «Тех, которые борются ради Нас, Мы непременно поведем Нашими путями. Воистину, Аллах с творящими добро!» (29.Аль-Анкябут: 69)
- 3. Знание о последствиях греха отвращает человека от их совершения. Каждый раз, когда ты обдумываешь последствия своих грехов, в тебе увеличивается сила и решительность, помогающая оставить грехи и отказаться от возвращения к ним.
- 4. Твоя душа зовёт тебя вернуться к некоторым грехам, но когда ты отходишь от причин, которые ведут тебя к этому греху и усиливают влечение к ним, то зов греха ослабевает, а твой дух становится сильным и помогает тебе отстраняться от греховных дел.
- 5. Отдались от скверных друзей. Пророк Мухаммад (мир ему и благословение Аллаха) сказал:
- «Человек находится на том же пути, на котором его друг, так пусть каждый из вас посмотрит, с кем он дружит».
- 6. Стремись к общению с людьми, которые своей речью, и даже своим внешним видом, приносят пользу твоей религии.
- 7. Займи своё свободное время чем-то полезным, будь-то дела связанные с религией или с делами этого мира. И опасайся бесполезного проведения времени.
- 8. Если ты покаялся в грехе, то знай, что для запретного дела, которое ты оставил, непременно есть замена дозволенная Аллахом. Например, слушание Корана и полезных исламских лекций является лучшей заменой для тех, кто бросил слушать музыку и песни, выход на природу и в поход это прекрасная замена барам и дискотекам, а поездка на хадж в Мекку и посещение Медины заменит человеку бессмысленные и греховные поездки по курортам.
- 9. Стремись к исламским знаниям, они помогут тебе отличить доброе дело от неодобряемого, ты узнаешь больше способов оберечь себя от искушений шайтана. Знание осветит тебе дорогу к добру и поможет устоять на прямом пути.
- 10. Размышляй над тем, какую пользу принесёт тебе чистосердечное и искреннее раскаяние. Покаяние облегчит твоё сердце, укрепит твой дух, очистит душу, Аллах полюбит тебя, тебе будет даровано благое завершение земной жизни, люди будут поминать тебя добрым слово, как при жизни, так и после смерти, а затем ты преуспеешь в Жизни Следующей и получишь великое вознаграждение. Пользу от покаяния невозможно измерить и она распространяется как на самого кающегося, так и на тех, кто окружает его.
- 11. Будь честен с Аллахом. Тот, кто честен перед Ним в оставлении грехов, тому Всевышний Аллах раскрывает сердце, отворяет перед ним врата покаяния и удаляет все трудности на этом пути, какими бы большими они не были.
- 12. Сделай так, чтобы твои родители просили Аллаха, чтобы Он оградил тебя от грехов, укрепил тебя на этой религии и принял твоё покаяние. Воистину молитва родителей за своих детей принимается.
- 13. Знай, что шайтан постоянно желает ввести тебя в заблуждение. Он будет делать всё, возможное для того, чтобы вернуть тебя к прошлым грехам. Аллах (Велик Он и Славен) сказал:
- «Воистину, сатана является вашим врагом, и относитесь к нему как к врагу. Он зовет свою партию к тому, чтобы они стали обитателями Пламени». (35. Фатыр: 6)

Помни об этом и проси у Аллаха защиты от его наущений.

- «А если сатана станет наущать тебя, то прибеги к защите Аллаха, ведь Он Слышащий, Знающий». (7.Аль-А`раф: 200)
- 14. О, приносящий покаяние, ты должен удалить все следы джахилии и греха: фотографии противоположного пола в газетах, журналах, кассетах, дисках, телефонах и других носителях информации. Ты должен выбросить, и избавится от всех музыкальных дисков, стереть все соответствующие файлы. Если до покаяния ты был искушён грехом наркотиков, то отныне ты всё это должен выбросить как из своих карманов, так и из своих мыслей. Одним словом ты должен объявить грехам полный бойкот.
- 15. Знай, что испытание и искушение благами этого мира неизбежно. Ты будешь оставлять один грех, но увидишь, что шайтан будет строить тебе всё новые и новые козни. Когда ты закроешь одну дверь греха, то враг Аллаха будет украшать его в твоих глазах другим путём. Будь готов к уловкам сатаны и не расслабляйся.
- 16. Старайся быть рядом с учёными, знатоками исламских наук и теми, кто ищет знания. Когда ты находишься в их кругу твой Иман (Вера) растёт, становится крепким твой дух и усиливается стремление к совершению добрых дел.
- 17. Пусть твоя прошлая жизнь не будет препятствием на пути твоего духовного роста и достижения праведности, после того как ты покаялся. Вспомни, каким человеком был Умар ибн аль-Хаттаб (да будет доволен им Аллах) до Ислама, и каким он стал в Исламе. Устремляйся к славе праведности и достоинства, и старайся опередить других в благодеяниях, закаляй свою волю и пусть твои добрые намерения не ограничиваются малым, стремись достигнуть великих целей.
- 18. Думай хорошо о Всевышнем Аллахе и доверяй Ему полностью. Будь убеждён, что Аллах милостив к тебе. Все блага, этого мира и Будущего, которые ты надеешься получить, находятся в Его Руке.
- 19. Пусть "страх" перед Аллахом в твоём сердце будет на надлежащем уровне, но не возобладает над "надеждой" на Его прощение. Помни, что прощение Аллаха обширно, ведь Он сказал в священном Коране:
- «Воистину, твой Господь обладает необъятным прощением». (53.Ан-Наджм: 32)
  - «Воистину, Я прощаю тех, кто раскаялся». (20.Та ха: 82)
- 20. Знай, что люди, которые находятся на пути ахлю-Сунна и следуют по стопам праведных предшественников, не являются безгрешными ангелами и не защищены от промахов, они такие же люди, как и все остальные. Поэтому не поддавайся искушению, видя грехи совершённые благодетельными людьми, и не обольщайся ошибками праведников. Истина – это правильный путь, в соответствии с Сунной пророка (мир ему и благословение Аллаха). Мы не судим об Истине по поступкам людей, но судим о поступках людей по Истине. Ты должен брать пример только с пророка Мухаммада (мир ему и благословение Аллаха) и поступать только в соответствии с его религией, и не становиться слепым последователем каких-то имён и личностей.
- 21. Если ты покаялся и встал на прямой путь, то пусть в первую очередь твоё изменение в лучшую сторону почувствует твоя семья, твои близкие и родственники. Это очень важный шаг после покаяния, потому что покаяние должно давать реальные результаты в жизни человека. Пусть окружающие люди увидят в твоих делах следы твоего покаяния и исправления, потому что истинное покаяние исправляет поведение человека и очищает его душу. И возможно ты станешь примером для окружающих тебя людей.
- 22. Не исключено, что некоторые люди будут насмехаться над тобой, когда ты покаешься в грехах, или встанешь на прямой путь Ислама. Возможно, это будут близкие тебе люди, родственники, товарищи по учёбе, друзья и соседи. Не обращай на это никакого

внимания, и помни, что пророки и посланники Аллаха (Мир им) пережили ради Ислама гораздо большие тяготы и страдания чем ты. Аллах (Велик Он и Славен) сказал:

- «До тебя посланников также считали лжецами, но они терпели то, что их называли лжецами и обижали, пока не явилась к ним Наша помощь».(6.Аль-Ан`ам:34)
- 23. Человек должен правильно понимать, что значит праведность. Если человек встаёт на прямой путь это не значит, что он превращается в монаха затворника. Нет. Праведный мусульманин может развлекать себя и других, участвовать в играх на отдыхе, путешествовать, одевать красивую одежду, торговать и вообще вести полноценную человеческую жизнь. Аллах дал человеку много благ и возможностей, чтобы он пользовался ими в этом мире, но при этом человек должен действовать в рамках исламского Шариата, не переступая пределов дозволенного.
- 24. Если ты оставил неверие и пришёл к Исламу, то можешь написать историю своего покаяния, возможно, кто-то воодушевится твоим примером и тоже вернётся к Аллаху, оставив свой грех. Но вместе с этим помни, что никто не должен гордиться и кичиться своим покаянием. Покаяние это Милость Аллаха к своему рабу и никто не нуждается в покаянии больше, чем сам покаявшийся.
- 25. Если круг людей, с которыми ты общался до покаяния нельзя назвать праведным, то советую тебе сменить номер своего телефона и ограничить общение с бывшими друзьями. Общение с этими людьми ослабит твою веру, это может негативно повлиять на твои слова и дела, а также будет способствовать к возвращению на путь греха. Да убережет Аллах нас от этого.
- 26. Если до покаяния ты имел связь с тем, что может быть опасно для мусульман, то тебе следует предупредить их об опасности. Если ты можешь предупредить мусульман об угрозе, которая исходит от определённых людей, то сделай это. Если ты живёшь в исламской стране, и тебе известны наркопритоны, тайные места порока, и заведения в которых собираются порочные люди для совершения грехов, то ты обязан оповестить об этом органы безопасности. Следует довести до сведения мусульман любую информацию, которая поможет обезопасить их религию, их жизнь, имущество и честь. Возможно, твоё покаяние принесёт пользу не только тебе, но и многим другим людям, которые смогут уберечь себя и свои семьи от наркомании, прелюбодеяния, колдовства и других запретных вещей.
- 27. Не торопись сразу призывать твоих друзей к религии Аллаха, подожди немного, пока ты сам не укрепишься и не почувствуешь себя прочно стоящим на пути Истины. Когда же ты решишься призвать своих друзей, то пусть с тобой будет, кто-то хорошо разбирающийся в вопросах религии и имеющий опыт в призыве людей к Исламу.
- 28. Старайся чаще поминать Аллаха, присутствуй на совместных уроках по Корану, если у тебя есть возможность, старайся выбирать те уроки, которые соответствуют твоему уровню на данный момент.
- 29. Старайся при возможности навещать больных мусульман в больнице, и участвовать в похоронах. Это размягчает сердце и помогает отстраняться от грехов, соблюдать своё покаяние в чистоте и не нарушать его. Ведь никто из нас не знает, в какой момент он покинет этот мир, и будет ли у него возможность снова принести покаяние за свой грех.
- 30. Делай всё возможное, чтобы усилить свой Иман и приблизиться к Аллаху, совершая праведные дела. Всевышний Аллах сказал:
- «Кто приблизится ко Мне на пядь, к тому Я приближусь на локоть, кто придёт ко Мне, шагая, к тому Я приду бегом».

Султан ибн Абдулла аль-Умари "Почему Ислам" 

### Проверь свои исламские знания

#### Nº 8

- 1. Кто из пророков был проглочен китом?
- а) Муса, мир ему
- б) Йунус (Иона), мир ему
- в) Идрис, мир ему
- 2. Кто был первым человеком, заговорившим ещё в своей колыбели?
- а) Исмаил, мир ему
- б) Авраам, мир ему
- в) Иса, мир ему
- 3. В какой день недели настанет День воскресения?
- а) В пятницу
- б) В субботу
- в) В воскресенье

#### Ответы на вопросы, опубликованные в номере № 54

- 1. Какой день является великим днём хаджжа?
- б) Десятый день месяца зу-ль-хиджжа
- 2. Кто в истории ислама был первым человеком, использовавшим почту?
- б) Умар Ибн аль-Хаттаб, да будет доволен им Аллах
- 3. Какая из мусульманских стран является крупнейшей по численности населения?
- в) Индонезия

### Muteun Huhobbi

₹

Жители Ниновы поклонялись идолам и были большими угнетателями. Когда Пророк Юнус, мир ему, начал призывать их к Единобожию, ему поверили только два человека. Один из них был ученый мудрец, а другой аскет. Другие же сказали Юнусу, мир ему: «Когда среди нас есть так много колдунов, ученых и изобретателей, ты один выходишь и говоришь, что путь наших предков - заблуждение, и отрицаешь наших богов! Ты хочешь, чтобы люди шли по непривычному для них пути?». Они не удовлетворились лишь этим словами, а начали преследовать Пророка Юнуса, мир ему, всевозможными способами. Не смотря на это, Пророк Юнус, мир ему, терпеливо и милостиво продолжал призывать их к Единобожию. Он напоминал им о суровом наказании Всевышнего, но они, лишь насмехаясь, говорили: «Если ради одного человека будет уничтожен весь народ, то пусть это наказание свершится!».

Пророк Юнус, мир ему, очень огорчался, видя, как народ упорствует в своем неверии. И он не смог больше терпеть этого и, не дождавшись повеления от Аллаха, покинул город. По дороге ему снизошло откровение от Аллаха: «О

Юнус, вернись обратно и еще сорок дней призывай их к вере». Следуя приказу, Пророк Юнус, мир ему, вернулся к своему народу и сообщил о наказании Всевышнего Аллаха. Но люди не восприняли это предупреждение. Когда прошло тридцать семь дней из сорока, народ продолжал оставаться в неверии. Тогда Пророк Юнус, мир ему, сказал им: «Ждите три дня, по истечении которых вас постигнет наказание. Признаком этому послужит желтизна ваших лиц». И, не дождавшись приказа от Аллаха, в великой печали он покинул свой народ. Но произошло это не по причине нежелания выполнять свои обязанности или из-за противостояния Тому, Кто поручил это. Он оставил непослушный народ, не внявший великому призыву.

Настал день, о котором сообщил Пророк Юнус, мир ему. Лица всех жителей Ниновы стали желтеть. А когда они поняли, что с ними происходит, стали говорить друг другу: «Вот признак наказания, о котором предупреждал Юнус, мир ему. Мы до этого дня не слышали от него ни слова обмана». Их охватил панический страх. Небеса начали темнеть, они в отчаянии кричали, заламывая руки, и пытались найти хоть какую-то надежду на спасение. Ощущая безвыходность положения, они говорили: «Не бойтесь (ничего), если Юнус, мир ему, среди нас, но если он покинул нас, то это наказание уничтожит нас». Они стали очень горячо сожалеть, и их сердца наполнились раскаянием о содеянном. Они увидели, как близко подошло наказание Аллаха. Они не знали, что делать и, искренне желая совершить покаяние, бросились к одному благочестивому человеку. Тот посоветовал им: «До наказания осталось еще два дня. Поднимитесь на холм (покаяния), и пусть все вернут друг другу его нарушенные права. После этого принесите жертву для Господа Юнуса, мир ему, и пусть это мясо едят все: бедный и богатый, малый и старый. Потом, сняв свои головные уборы, скажите: «О Господь Юнуса! Мы уверовали в Тебя, и принимаем пророчество Юнуса. После того как найдем Юнуса, мы, получая Твои веления через него, будем жить по ним». Жители Ниновы со слезами на глазах выполнили все, что им было сказано. Всевышний Аллах принял их покаяние Своим именем Ар-Рахман. Всевышний снял свою кару с них. Это был день пятницы и 'ашуры. Об этом сказано в Коране: «Разве хотя бы в одном селении уверовали жители, и им помогла вера, кроме народа Юнуса? Когда они уверовали, Мы избавили их от позорного наказания в этой жизни и разрешили им пользоваться [благами жизни] до определенного времени». (Коран, 10 Сура «Юнус», 98 аят).

Жители Ниновы были единственным племенем, которое, увидев грядущее наказание, через свое покаяние заслужило прощение Всевышнего. Это было проявлением милости Аллаха, которая больше, чем Его наказание, о чем говорится во многих аятах суры «Юнус».

«История пророков» Осман Нури Топбаш